
۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱

بررس� تحرکات غرب در حوزه مهدویت و آخرالزمان گرایی 
شماره بیستم | زمستان ۱۴۰۴



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۲

سردبیر و ناظر محتوایی: حجت الاسلام و المسلمین زهیر دهقان� آران� 
هیئت تحریریه:  مسعود زائری، عل� سینا تبریزی، حسن ملایی 

شهرستانک�، سرکار خانم اسلام�، گروه غرب و مهدویت
صفحه آرایی:  حامد خاکپور

تهیه شده در:  گروه غرب و مهدویت مرکز تخصص� مهدویت 
حوزه علمیه قم با همکاری موسسه عصر موعود
به سفارش معاونت فرهنگ، آموزش و پژوهش 

بنیاد فرهنگ� حضرت مهدی موعود
https://eitaa.com/westandmahdism2 :ایتا

westandmahdism@chmail. ir :ایمیل

  سخن سردبیر
  ایرانیان خارج از کشور چه تصویری از مهدویت ارائه 

م� دهند؟ ۵ (امید قائم مقام�) 
  «امتِّ جایگزین»؛ روایت� اروپایی از ظهور قدرت جهان� تشیع 

  عبدالعزیز ساشادینا: پل فکری بین اسلام سنت� و جهان 
مدرن 

  معرف� مراکز اسلام پژوه� و ایران پژوه� در اسرائیل (۳): 
دانشگاه تل آویو 

  خانواده در آخرالزمان؛  قربان� ترس یا کانون امید؟ 
  فرش قرمزی برای دروغ؛ کالبدشکاف� سینمای 

جشنواره پسند ضد ایران�

شناسنامه فهرست مطالب 
شماره بیستم

بسم الله الرحمن الرحیم
انتشار این شماره مجله همزمان با ایام بسیار خجسته ای است. از اعیاد 
مبارک ماه رجب و شعبان گرفته تا ماه زیبای خدا، رمضان. درست در 
میانه این فصل بندگی، میلاد مسعود و آسمانی آخرین حجت الهی، 
امام عصر عجل الله تعالی فرجه قرار دارد که امسال قرین ایام الله دهه 
فجر انقلاب اسلامی شده است. این هم زمانی مبارک، ذهن منتظران 
راستین را به آینده ای موعود نوید می دهد که همه صالحان و موحدان 
آرزوی آن را به سر داشته اند؛ روزی که زمین با ظهور ولی الله الاعظم 

آکنده از عدالت، خداپرستی و آرامش می گردد.
اما باید دانست جبهه ظلمت و تباهی و جنود شیطان بیکار نمی نشیند 
و نهایت تلاش خود را می کند تا در تحقق این وعده قطعی الهی خلل 
ایجاد کند. از یارگیری گسترده برای سپاه باطل با ابزارهای رنگارنگ 
گرفته تا چنگ و دندان نشان دادن برای ناامیدکردن و خالی کردن دل 
مؤمنان. و اینجاست که در کوره های سوزان فتنه های آخرالزمانی باید 
عیارها مشخص و ناخالصی ها زدوده شود. چرا؟ چون برای آن قیام قائم، 
یارانی از جنس ابوذر، عمار و سلمان نیاز است: «وَکَذلِكَ أنتُم تُمَیّزون 

حَتّی لایَبقی مِنکُم إلاّ عِصابَةٌ لاتَضُرّهَا الفِتنَةُ شَیئاً» ۱
شاید سؤال شود آیا ولیّ خدا بدون مردم نمی تواند آن قیام مبارک را 
سامان دهد؟ پاسخ را می توان از جای جای کلام الهی فرا گرفت؛ چه 
رْسَلْنا 

َ
آنجایی که برقراری عدالت بر دوش انسان ها گذاشته شده: «لَقَدْ أ

نْزَلْنا مَعَهُمُ الْکِتابَ وَ الْمِیزانَ لِیَقُومَ النّاسُ بِالْقِسْطِ»۲
َ
ناتِ وَ أ رُسُلَنا بِالْبَیِّ

و چه آنجایی که حکایت همراهی یا عدم همراهی پیروان انبیاء الهی 
گوشزد می شود. در طول تاریخ اسلام نیز هرجا مردم پای کار اقامه دین 
و یاری ولی خدا بودند، اقامه حق و عدل در مسیر درست خود حرکت 
کرده است. آری! «کار دست مردم است؛ ولیّ خدا بدون کمک مردم که 

دَکَ بِنَصرِهِ وَبِالمُؤمِنین.»۳ ذی اَیَّ کاری نمی تواند بکند: هُوَ الَّ
قیام شگرف مردم ایران به رهبری امام خمینی (ره) نیز با همین انگیزه 
و هدف شکل گرفت؛ بیدارسازی مردم در اقصی نقاط جهان و حرکت 
آنها به سوی عدالت خواهی و حق پرستی. آری! گام اول این  جمعی 
هدف عظیم را مردم بیدار ایران برداشتند و «امید است که این انقلاب 
جرقه و بارقه ای الهی باشد که انفجاری عظیم در توده های زیر ستم 
ایجاد نماید و به طلوع فجر انقلاب مبارک حضرت بقیة الله ارواحنا له 

الفدا منتهی شود.» ۴
سخن آخر اینکه حواسمان باشد این روزگار پرآشوب ما را از آن هدف 
والا و مقدس باز ندارد و در این مسیر همدیگر را با «تواصی به حق» و 

«تواصی به صبر» یاری، نیرو و امید دهیم.

سخن سردبیرسخن سردبیر

۱.علامه مجلسی، بحارالانوار، ج ۵۲، ص۱۱۶.
۲.سوره حدید، آیه ۲۵.

۳.بیانات مقام معظم رهبری در دیدار روز میلاد امیرالمؤمنین(ع) و در سالگرد شهید سلیمانی؛ 
.۱۴۰۴٫۱۰٫۱۳

۴.امام خمینی (ره)، صحیفه نور، ج۱۵، ص۶۲.



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۳

از  قائم مقامی  امید 
ایرانیان خارج نشینی 
سال هاست  که  است 
مشغول  اسلامی  مسائل  زمینه  در 
نگارش  و  تدریس  تحصیل،  به 
است. وی مدرک کارشناسی ارشد 
خود را در رشته مطالعات اسلامی 
و خاور نزدیک از دانشگاه واشنگتن 
دکترای  مدرک  و  لوئیس  سنت  در 
خود را در رشته مطالعات خاورمیانه 
و  دانشگاه ها  در  آن  از  پس  و  نمود  اخذ  تورنتو  دانشگاه  از  اسلام  و 
مؤسسات تحقیقاتی مختلفی در ایالات متحده، کانادا، اروپا و مصر در 
زمینه مطالعات عربی و اسلامی، مشغول تدریس، تحقیق و سخنرانی 

1.Binghamton University.
2. h�ps//:www.binghamton.edu/compara�ve-literature/trip/people/profile.html?id=omid.

۳ . برخ� مقالات او در موضوع بهائیت در سایت رسم� بهائیت قابل مشاهده و رهگیری است:
h�ps//:bahai-library.com/author/Omid_Ghaemmaghami.

در  اسلامی  و  عربی  مطالعات  دانشیار  عنوان  به  نیز  اکنون  و  است 
دانشگاه بینگهمتون۱ (دانشگاه ایالتی نیویورک) مشغول فعالیت است.۲

و  علمی  شخصیت  یک  عنوان  به  غرب  علمی  محافل  در  قائم مقامی 
آکادمیک شناخته شده است که در زمینه  علوم اسلامی و همچنین 
مطالعات عربی تخصص دارد. اما نکته قابل تأسف در مورد وی اینکه 
کاملاً  اسلامی-شیعی  مسائل  در  او  اشتباه  با  آکنده  و  مغرضانه  نگاه 
و  تردید  دیدگاه  با  نموده  سعی  همواره  خود  آثار  در  و  است  مشهود 

شبهه افکنی به موضوعات مذهب تشیع بپردازد. 
که  است  مسائلی  دیگر  از  نیز  وی  بودن  بهایی  شائبه  دیگر  سوی  از 
است.  ساخته  دشوار  را  کارهایش  انگیزه های  و  او  مورد  در  قضاوت 
شخصیت  این  خود  از  رسمی  نظر  اظهار  می توان  سختی  به  هرچند 
نگارش  خانوادگی،  نسب  بررسی  اما  یافت؛  بودنش  بهایی  مورد  در 
چندین مقاله در موضوع باب و بهاییت۳ و همچنین حضور وی به عنوان 

ایرانیان خارج از کشور چه تصویری از مهدویت 
ارائه م� دهند؟ ۵ (امید قائم مقام�)

زهیر دهقان� آران�

ت
اس

ده 
اه

ش
ل م

قاب
اه 

سی
ه 

خت
ر ت

» ب
آن

قر
ه 

لع
طا

«م
ت 

بار
 ع

س؛
در

س 
کلا

در 
 �

قام
م م

قائ
یر 

صو
ت



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۴

بهاییت»۴ آیین  نمایشی «دروازه: طلوع  در مستند  بهاییت  کارشناس 
همه و همه تقویت کننده گرایش وی به فرقه ضاله بهاییت است.

و  فرقه ای  گرایش های  آشکار  ابراز  عدم  و  پنهان کاری  این  شاید  البته 
تأثیرگذاری  برای  حربه ای  عنوان  به  قائم مقامی  خود  توسط  مذهبی 
را  وی  مخاطبان  عموم  باشد.  مخاطبان  میان  در  حرف هایش  بیشتر 
به عنوان یک کارشناس اسلامی می شناسند که سال ها در این زمینه 
مطالعه و تحقیق داشته است. اما اگر مشخص شود در ورای این ظاهر 

اسلامی، عقائدی کاملاً ضد اسلامی پنهان شده، 
قطعاً اعتماد به حرف های او کمتر خواهد شد.

قائم مقامی علاوه بر تألیفاتی که در موضوع بهاییت 
دارد، چندین مقاله و یک کتاب مهم نیز در خصوص 
موضوع مهدویت و امام زمان (عج) نگاشته است که 
از جنبه های مختلف حائز اهمیت می باشد. دو مقاله 
امام  با غیبت  رابطه  در  مورد دو حدیث  در  «نکاتی 
غائب»۵ و «و زمین به نور پروردگارش می درخشد: 
قائم و قیامت در اسلام شیعی»۶  و کتاب «ملاقات 
نزد  پیشامدرن  و  آغازین  دوره  در  غائب  امام  با 
تألیفات  مهم ترین  جمله  از  دوازده امامی»۷  شیعه 

قائم مقامی در موضوع مهدویت است.
نکاتی در مورد ک�اب

انتشارات  توسط   ۲۰۲۰ سال  در  قائم مقامی  امید 

4. The Gate: Dawn of the Baha’i Faith, Documentary, United States, 2018. 
5.Ghaemmaghami ,Omid’" .Except the Mawlā :‘Notes on Two Hadiths Concerning the Ghayba of the Twel�h Imam ".Journal of 
Persianate Studies 10, no. 1 (2017): 49-74.
6.Ghaemmaghami ,Omid’" .And the Earth will Shine with the Light of its Lord) ‘Q :(39:69 Qāʾim and qiyāma in Shiʿi Islam ".Jour-
nal of Qur'anic Studies 21, no. 3 (2019): 78-105.
7.Ghaemmaghami ,Omid .Encounters with the Hidden Imam in Early and Pre-Modern Twelver Shīʿī Islam. Leiden: Brill, 2020.

از موضوعات  یکی  بررسی  به  که  رساند  به چاپ  را  اثری  بریل،  معتبر 
و  رؤیت  «امکان  مسئله  یعنی  شیعی،  اندیشه  تاریخ  در  چالش برانگیز 
ارتباط با امام غائب در عصر غیبت کبری» می پردازد. انتشارات بریل 
در  غرب،  در  اسلام شناسی  مطالعات  نشر  در  طولانی  پیشینه ای  با 
دهه های اخیر تمرکز ویژه ای بر واکاوی متون کلامی و تاریخی اسلامی 

و شیعی داشته است.
قائم مقامی در این اثر مدعی است که در سده های نخستین آغاز غیبت 
کبری، دیدگاه رسمی و غالب در میان نخبگان 
و علمای شیعه بر انقطاع کامل ارتباط فیزیکی 
با امام عصر (عج) استوار بوده است؛ به گونه ای 
هرگونه  صادرشده،  توقیعات  اساس  بر  که 
دروغ  و  کذب  حکم  در  امام  مشاهده  ادعای 
تلقی می شد. با این حال، وی معتقد است این 
موضع کلامی ثابت نماند و تقریباً از سده پنجم 
هجری به بعد، چرخشی در الگوواره (پارادایم) 
از  نویسنده،  زعم  به  آمد.  پدید  علما  فکری 
فردی  ملاقات های  احتمال  بعد  به  دوره  این 
گفتمان  آن  تبع  به  و  شد  شناخته  رسمیت  به 
گسترده ای در قالب روایات و حکایات تشرف 
در  به ویژه  و  بعد  که در سده های  شکل گرفت 

دوران صفویه و قاجار به اوج خود رسید.

مطالعه و تحقیق داشته است. اما اگر مشخص شود در ورای این ظاهر 
اسلامی، عقائدی کاملاً ضد اسلامی پنهان شده، 

قائم مقامی علاوه بر تألیفاتی که در موضوع بهاییت 
دارد، چندین مقاله و یک کتاب مهم نیز در خصوص 
موضوع مهدویت و امام زمان (عج) نگاشته است که 
از جنبه های مختلف حائز اهمیت می باشد. دو مقاله 
امام  با غیبت  رابطه  در  مورد دو حدیث  در  «نکاتی 
 و «و زمین به نور پروردگارش می درخشد: 
  و کتاب «ملاقات 
نزد  پیشامدرن  و  آغازین  دوره  در  غائب  امام  با 
تألیفات  مهم ترین  جمله  از   

انتشارات  توسط   

. The Gate: Dawn of the Baha’i Faith, Documentary, United States, 2018. 

قائم مقامی در این اثر مدعی است که در سده های نخستین آغاز غیبت 
کبری، دیدگاه رسمی و غالب در میان نخبگان 
و علمای شیعه بر انقطاع کامل ارتباط فیزیکی 
با امام عصر (عج) استوار بوده است؛ به گونه ای 
هرگونه  صادرشده،  توقیعات  اساس  بر  که 
دروغ  و  کذب  حکم  در  امام  مشاهده  ادعای 
تلقی می شد. با این حال، وی معتقد است این 
موضع کلامی ثابت نماند و تقریباً از سده پنجم 
هجری به بعد، چرخشی در الگوواره (پارادایم) 
از  نویسنده،  زعم  به  آمد.  پدید  علما  فکری 
فردی  ملاقات های  احتمال  بعد  به  دوره  این 
گفتمان  آن  تبع  به  و  شد  شناخته  رسمیت  به 
گسترده ای در قالب روایات و حکایات تشرف 
در  به ویژه  و  بعد  که در سده های  شکل گرفت 

دوران صفویه و قاجار به اوج خود رسید.



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۵

 این پژوهش دارای دو ضمیمه کتاب شناختی و تحلیلی مهم است:
۱. معرفی و بررسی ده منبع مرجع که کانون اصلی نقل حکایات ملاقات 
با امام هستند (از جمله النجم الثاقب و العبقری الحسان). ۲. ترجمه و 
تحلیل شرح علامه مجلسی بر عبارت «کَذّابٌ مُفتَر» در آخرین توقیع 
این  قائم مقامی در  به سفیر چهارم جناب علی بن محمد سمری؛  امام 
نوشته سعی دارد تطور تفسیری این عبارت را در طول زمان نشان دهد.

قائم مقامی در این کتاب سعی نموده است با بیان احادیثی از جمله 
توقیع امام عصر (عج) خطاب به آخرین وکیلشان، موضوع اعتقاد به 
دیدار و عدم دیدار شیعیان با امام مهدی (عج) را دستخوش تغییرات 
و  برداشت های یک سویه  او حاوی  البته تلاش  بداند.  و مکانی  زمانی 
بعضاً اشتباه از احادیث ائمه (ع) و سخنان علمای شیعی است و سعی 

دارد نظریه خود را بدین ترتیب به کرسی بنشاند. 
سَیَأتي  «وَ  شده  خطاطی  عبارت  کتاب  جلد  روی  اینکه  جالب  نکته 
عِي المُشاهَدَه» آمده است که اشاره ای به آخرین توقیع  شیعَتي مَن یَدَّ
امام عصر (عج) به سفیر چهارم دارد و چنانکه می دانیم موضوع کتاب 
دقیقاً حول همین معنا می باشد. جای شگفتی نیست که قائم مقامی 
کتاب خود را به تد لاوسون، محقق معروف بهایی، پیشکش کرده و در 
اقدامی عجیب، عبارت «وَ ما رَأیتُ الاّ جَمیلاً» را نیز در پای نام او نگاشته 

است!
 تحلیل و نقد ادعای قائم مقامی

در خصوص امکان و عدم امکان ملاقات حضوری با امام زمان (عج) در 
دوران غیبت کبری میان علمای شیعه اختلاف است. برخی (همچون 

۸. برگرفته از پاسخ مرتبط با سؤال� در این موضوع در سایت مرکز مل� پاسخگویی به سؤالات دین�:
h�ps//:www.pasokhgoo.ir/node70040/

ملاقات  دوران،  این  در  دارند  عقیده  طوسی)  شیخ  و  مرتضی  سید 
حضوری امکان دارد و انسان با رعایت تقوا و ایجاد شایستگی، می تواند 
به حضور امام عصر (عج) برسد. در مقابل بعضی علمای دیگر (همچون 
نعمانی و فیض کاشانی) عقیده دارند که ملاقات حضوری با امام امکان 
ندارد. اینان به برخی روایات -از جمله همین توقیع- تمسک نموده اند 

که هرگونه ارتباط حضوری با امام را در این دوره منع می کند.
به نظر می رسد با توجه به مجموع روایات می توان گفت اینگونه روایات 
همه گونه دیدار با حضرت را در دوران غیبت نفی نمی کنند و بعید نیست 
افراد خاصی بتوانند در این دوران هم موفق به دیدار ایشان شوند. در 
توقیع هنگام فوت  این  این که  به  با توجه  نیز  مورد روایت مورد اشاره 
آخرین نایب امام زمان (عج) صادر شده و با لحاظ قرینه ای که در خود 
توقیع است ، شاید بتوان گفت مراد از دروغ گو بودنِ مدعی مشاهده بعد 

از صدور توقیع، ادعای ارتباط و نیابت از جانب حضرت است.۸
امید قائم مقامی را باید از محققان و نویسندگان غربی پرکار در موضوع 
آشنایی  و  بودن  ایرانی  جمله  از  دلایلی  به  که  آورد  شمار  به  مهدویت 
نزدیک با متون فارسی و عربی، نظراتشان در فضای  علمی و دانشگاهی 
غرب شیوع فراوانی دارد. به نظر می رسد مراکز حوزوی و دانشگاهی 
ادعاهای  و  اشکالات  به  مناسب  و  بهنگام  پاسخگویی  بر  علاوه  باید 
در  علمی  مرجعیت  کسب  جهت  درخوری  تلاش  نوشتارها،  اینگونه 
موضوعات مرتبط با باورهای عمیق اسلامی به ویژه مهدویت در مجامع 

مختلف جهانی داشته باشند.



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۶

ض�ورت و چرخش پارادایمی در شیعه پ�وهی غ��ی
در  اسلامی  مطالعات  متمادی،  دهه های  برای 
دیدگاهی  سیطره  تحت  عمدتاً  غربی  آکادمی های 
شیعی  اسلام  سنتی،  قرائت  این  در  بود.  «سنی محور» 
اغلب به عنوان یک «فرقه» حاشیه ای، دگراندیش و اقلیت سیاسی مورد 
مطالعه قرار می گرفت. اما از نیمه دوم قرن بیستم، تحولات ژئوپلیتیک و 
اجتماعی در غرب آسیا، این روند را به چالش کشید و شیعه پژوهی را به 

عنوان یک ضرورت راهبردی و بنیادین برای غربیان مطرح کرد.
در همین راستا دانشگاه لاند سوئد۱ که یکی از معتبرترین و قدیمی ترین 
دانشگاه های شمال اروپا و یکی از پیشگامان تحقیقات بین رشته ای در 
با عنوان «خلق امتی جایگزین؛  اروپا است، در سال ۲۰۱۸ پروژه ای 
مرجعیت روحانی و بسیج دینی-سیاسی در تشیع فراملی»۲ را کلید زد.
هدف اصلی این پروژه بررسی این سؤال است که چگونه تشیع در دوران 
مدرن (از دهه ۱۹۵۰ به بعد) خود را بازتعریف کرده است و چگونه با 
حال  در  شیعیان  روحانی،  مرجعیت  و  فراملی  شبکه های  از  استفاده 
ملت های  و  دولت  مرزهای  از  که  هستند  جایگزین  امت  یک  ساختن 
۲۰۱۸ سال های  طی  پژوهشی  برنامه  این  می رود.  فراتر  کلاسیک 
تحقیقات  شورای  سوی  از  یورویی  میلیون   ۱.۹۵ بودجه   با   ۲۰۲۳ تا 
و  کتاب ها  قالب  در  آن  دستاوردهای  و  شد  مالی  تأمین   (ERC) اروپا 

مجموعه ای از مقالات علمی منتشر و در دسترس عموم قرار گرفت.
 اهمیت این مسأله برای غرب از چند زاویه قابل تبیین است:

و  تحقیقات  می پندارد،  اقلیت  را  شیعیان  که  رایج  تصور  برخلاف   (۱
آمارهای جدید نشان می دهد که شیعیان تا نیمی از جمعیت منطقه 

1. Lund University.
2. Alterumma - Crea�ng an Alterna�ve umma: Clerical Authority and Religio-poli�cal Mobilisa�on in Transna�onal Shii Islam.

غرب آسیا (خاورمیانه) را تشکیل می دهند.
۲) دو رویداد کلیدی، یعنی انقلاب اسلامی ۱۹۷۹ ایران و سقوط صدام 
این  دادند.  تغییر  منطقه  در  را  قدرت  موازنه  سال ۲۰۰۳،  در  حسین 
رخدادها شیعیان را از حاشیه به متن سیاست آورد و قدرت جمعیتی 

آنان را به نفوذ ژئوپلیتیک تبدیل کرد.
به  شیعیان  گسترده  مهاجرت  با  اروپا:  در  فراملی  تشیع  ظهور   (۳
اروپا، غرب با پدیده ای مواجه شد که در آن جوامع شیعی نه تنها در 
خاورمیانه، بلکه در قلب لندن، پاریس و برلین نیز شبکه های قدرتمندی 
ایجاد کرده اند.  درک چگونگی عملکرد این شبکه ها، ساختار مرجعیت 
و نحوه تعامل آن ها با مدرنیته، برای جامعه شناسی و سیاست گذاری در 

غرب حیاتی شده است.

بازتع��ف فضا و هویت شیعی در غرب 
یکی از مهم ترین دغدغه ها و اهداف این پروژه، بررسی علل نفوذ تشیع 
زمینه  این  در  مختلفی  مقالات  اساس،  همین  بر  است.  بوده  اروپا  به 

«امتِّ جایگزین»؛ روایت� اروپایی از ظهور قدرت جهان� تشیع
مسعود زائری



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۷

در  مقاله «خلق فضاهای شیعی  نمونه  به عنوان  نگاشته شده است. 
داده  قرار  لندن  شمال غرب  منطقه  بر  را  خود  ۳»تمرکز  بریتانیا  جامعه 
فراملی  شبکه های  از  استفاده  با  شیعیان  می کند  استدلال  و  است 
خود، فضایی آرمان شهری و شیعی در قلب لندن ساخته اند. آن ها از 
گفتمان های بعد از ۱۱ سپتامبر هوشمندانه استفاده کرده و با متمایز 
کردن خود از افراط گرایی سلفی، خود را به عنوان مسلمانان میانه رو 
را  الگویی  مقاله  این  در  نویسنده  کرده اند.  معرفی  تروریسم  قربانی  و 
ترسیم می کند که در آن فرد می تواند هم زمان یک شهروند لندنی و یک 

مسلمان ملتزم به هویت شیعی باشد.
داخلی  تنوع  دیدن  ضرورت  بر  دیگر۴  پژوهشی  در  و  زمینه  همین  در 
مسلمانان اروپا تأکید شده و پژوهش نشان می دهد که نادیده گرفتن 
تفاوت های فرقه ای (شیعه و سنی) در مطالعات جامعه شناسی اروپا، 

باعث درک ناقص از پویایی های اجتماعی مهاجران شده است.
مناسک شیعی، مدرنیته و چالش های د�ون مذهبی

از دیگر محورهای این پروژه تحقیقاتی تحلیل و بررسی مناسک شیعیان 
است که در این زمینه نیز تحقیقات مختلفی در ضمن این برنامه صورت 
گرفته است؛ به عنوان مثال مقاله «چالش بر سر مناسک آیینی در تشیع 
به موضوع  و سیاستِ خودزنی»۵  فرقه گرایی  دوازده امامی: مدرنیسم، 
حساس و جنجالی «قمه زنی» می پردازد. نویسنده با بررسی آراء مراجع 
تقلید در قرن ۲۰ و ۲۱ نشان می دهد که مخالفت با قمه زنی اغلب ریشه 
در نوگرایی اسلامی و تلاش برای حفظ وحدت اسلامی بین شیعه و 
قمه زنی  تحریم  فتاوای  بعد سیاسی  مقاله  این  دارد. همچنین،  سنی 
برای  تلاشی  عنوان  به  را  ایران)  اسلامی  انقلاب  رهبر  فتوای  (مانند 

اعمال برتری و نفوذ گسترده در میان شیعیان جهان تحلیل می کند.
مباحث سیاسی اجتماعی اسلام شیعی 

بررسی شده،  پژوهشی  پروژه  این  در میان موضوعات متنوعی که در 
تمرکز بر مسائل سیاسی و اجتماعی شیعیان یکی از محورهای اصلی 
و برجسته آن بوده و در کتاب ها و مقالات منتشرشده به عنوان خروجی 

این برنامه، جایگاه قابل توجهی دارد.
و [آیت الله] محمد شیرازی:  به عنوان نمونه در مقاله «[امام] خمینی 
بازخوانی ریشه های ولایت فقیه»۶ روایتی متفاوت از شکل گیری نظریه 
«ولایت فقیه» ارائه شده و نویسنده استدلال می کند که قبل از درس های 
بحث های  اشرف،  نجف  در  در سال ۱۹۷۰  (ره)  امام خمینی  حضرت 
مشابهی درباره حکومت اسلامی در میان فعالان روحانی عراق، به ویژه 
«جریان شیرازی» (آیت الله سید محمد شیرازی و سید هادی مدرسی) در 

3. Scharbrodt, O. (2024). “Crea�ng Shia Spaces in Bri�sh Society: The Role of Transna�onal Twelver Shia Networks in North-West 
London”. In L. de Rooij (Ed.), Bri�sh Muslims and Their Discourses (pp. 101-120). Springer Interna�onal Publishing.
4. Scharbrodt, O., & Shanneik, Y. (2024). “Capturing Muslim Diversity in Europe: Perspec�ves from Research on Shi'i Muslims”. In 
A. Alibašić, D. Bauer, S. Müssig, & E. Račius (Eds.), Yearbook of Muslims in Europe (Vol. 16). (Yearbook of Muslims in Europe; Vol. 
16). Brill.
5. Scharbrodt, O. (2023). “Contes�ng ritual prac�ces in Twelver Shiism: modernism, sectarianism and the poli�cs of self-flagella-
�on (taṭbīr)”. Bri�sh Journal of Middle Eastern Studies, 50(5), 1067-1090.
6. Scharbrodt, O. (2020). “Khomeini and Muhammad al-Shīrāzī: Revisi�ng the Origins of the “Guardianship of the Jurisconsult” 
(wilāyat al-faqīh)”. Welt des Islams, 61(1), 9-38.
7. Scharbrodt, O. (2022). “Divine Sovereignty and Clerical Authority in Early Shi‘i Islamism: Bāqir al-Ṣadr (1935–80) and Taqī 
al-Mudarrisī (b. 1945) on the Islamic State”. Journal of the Royal Asia�c Society, 32(2), 311-332.
8.Oliver Scharbrodt.

جریان بوده است. این مقاله نشان می دهد که ایده های سیاسی انقلاب 
ایران، محصولی تعاملی و برآمده از یک شبکه پیچیده از روحانیون فعال 
در عراق و ایران بوده است. در مقاله دیگری تحت عنوان «حاکمیت الهی 
و اقتدار روحانیت در اسلام گرایی اولیه شیعه: باقر صدر (۱۹۸۰-۱۹۳۵) 
به  نویسنده  اسلامی»۷   دولت  مورد  در  (متولد ۱۹۴۵)  مدرسی  تقی  و 
بستر  در  الهی  حاکمیت  مفهوم  بومی سازی  و  پذیرش  نحوه  بررسی 
اسلام گرایی شیعی عراق، با تمرکز بر آراء شهید سید محمدباقر صدر و 
سید محمدتقی مدرسی می پردازد و به تفاوت نگاه این دو شخصیت در 

این موضوع مهم و اساسی اشاره می کند. 
در میان تمام افرادی که در این پروژه ایفای 
شاربروت۸ اُلیوِر  نام  کرده اند  نقش 
استادان  از  یکی  وی  است.  برجسته تر 
اسلامی  مطالعات  زمینه  در  سرشناس 
در  اصلی اش  تخصص  که  است  معاصر 
دینی  رفتاری  علوم  و  اسلام  ادیان  تاریخ 
است. او در مرکز الهیات و مطالعات دینی 
دانشگاه لاند در سوئد فعالیت می کند، جایی که به بررسی ارتباطات میان 
جوامع مسلمان و فرهنگ های غربی، به ویژه در بسترهای مهاجرت و 
شبکه های فراملی می پردازد. دیدگاه های علمی شاربروت معمولاً بر ابعاد 
و  پروژه ها  او  فراملی اسلام شیعی متمرکز است؛  و  اجتماعی  تاریخی، 
پژوهش های متعددی درباره شبکه های شیعی در اروپا، نقش شیعیان در 
جوامع مهاجر و تعامل میان دین و سیاست در اسلام معاصر انجام داده 
و  علمی  معتبر  مجلات  در  مقالات  انتشار  شامل  تحقیقات  این  است. 
جایگاه  نشان دهنده  که  است  بین المللی  پژوهشگران  با  همکاری 
تثبیت شده او در حوزه اسلام شناسی و مطالعات اسلامی مدرن است. 
شاربروت برای تکمیل این پژوهش ها، سفرهای متعددی نیز به کشورهای 

اسلامی و شیعی از جمله ایران داشته است.
جمع بندی

پروژه «امت جایگزین» در دانشگاه لاند، تصویری پویا، متکثر و جهانی 
از تشیع ارائه می دهد؛ اگرچه این تصویرسازی خالی از اشکال و ایراد 
دیگر  معاصر  تشیع  که  می کند  ثابت  پروژه  این  خروجی های  نیست. 
محصور در مرزهای خاورمیانه نیست؛ بلکه جریانی است که با تکیه بر 
شبکه های روحانیت و مناسک عاشورایی، در حال ساختن هویت هایی 
جدید در قلب اروپا است؛ هویت هایی که هم با مدرنیته درگیرند و هم 

سنت های کهن را از نو تفسیر می کنند.



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۸

عبدالعزیز عبدالحسین ساشادینا متولد ۱۹۴۲ میلادی، 
محقق و استاد مطالعات اسلامی به ویژه مطالعات شیعی 
و صاحب کرسی مؤسسه بین المللی اندیشه اسلامی در 
دانشگاه جورج میسون در فیرفکس، ویرجینیا بود.۱ او در خانواده ای با 
ریشه های هندی–شیعی در شرق آفریقا به دنیا آمد و تحصیلات اولیه 
خود را در همان منطقه گذراند. وجود این زمینه چند فرهنگی از همان 
آغاز، ذهن او را به روی پرسش های هویتی و گفت وگوی دینی گشود؛ 

دغدغه ای که در تمام زندگی علمی او استمرار یافت.۲
ساشادینا مدرک لیسانس خود را از دانشگاه اسلامی علیگر هند۳ در 
و  زبان  رشته  در  مشهد  فردوسی  دانشگاه  و  اسلامی  مطالعات  رشته 
ادبیات فارسی دریافت نمود. وی در دوران تحصیل در مشهد در کنار 

1. h�ps://religiousstudies.gmu.edu/people/asachedi.
2. h�ps://en.wikishia.net/view/Abdulaziz_Sachedina.
3. Aligarh Muslim University.
4. h�ps://ij�hadnet.com/an-interview-with-abdulaziz-sachedina-on-his-life-and-scholarship.
5. h�ps://www.fpri.org/contributor/abdulaziz-sachedina.
6. Roger Savory.
7.Sachedina ,Abdulaziz Abdulhussein” .(1977) .The Doctrine of Māhdism in Imāmī Shī‘ism “.Ph .D ,.O�awa ,Can :.Na�onal Libr.
of Can.
8. Sachedina, Abdulaziz. (1981). Islamic Messianism: The Idea of Mahdi in Twelver Shi'ism. Albany: State University of New York 
Press.

دروس دانشگاهی به دروس حوزوی نیز می پرداخت و مطابق گفته خود 
نزد آیت الله میلانی در مشهد، فقه خوانده بود.۴ او به زبان های مختلف 
و  آلمانی  انگلیسی،  اردو، هندی،  فارسی،  همچون سواحلی، عربی، 

ترکی تسلط داشت.۵
با سفر  ایران،  در  انقلاب اسلامی  پیروزی  از  پیش  پروفسور ساشادینا 
به کانادا مدرک ارشد و دکتری خود را در رشته مطالعات خاورمیانه و 
نمود. عنوان رساله دکتری  دریافت  کانادا  تورنتو  دانشگاه  از  اسلامی 
او که زیر نظر راجر سیوری۶ انجام داد، «سیر تحول اندیشه مهدی در 
تشیع امامی: از آغاز تا قرن هفتم/سیزدهم» بود.۷ این اثر که بعدها به 
صورت کتابی با عنوان «منجی گرایی اسلامی: ایده مهدی نزد شیعه 
دوازده امامی»۸ توسط دانشگاه ایالتی نیویورک در ۱۹۸۱ منتشر شد، 

عبدالعزیز ساشادینا: 
پل فکری بین اسلام سنت� و جهان مدرن

عل� سینا تبریزی، حسن ملایی شهرستانک�



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۹

به  شیعه شناسی  مطالعات  در  عطفی  نقطه 
شمار  به  غرب  در  تاریخی–انتقادی  روش 

می رود.
فصل  نظر،  صاحب  و  مطرح  اندیشمند  این 
به عنوان صاحب  را  اخیر حیات علمی خود 
دانشگاه  در  اسلامی  مطالعات  کرسی 
سپری   (۲۰۱۳ سال  (از  میسون  جورج 
بیشتر  و  اصلی  شاکله  این حال  با  کرد؛ 
ویرجینیا  دانشگاه  در  او  آکادمیک  کارنامه 
شکل گرفت؛ جایی که وی بیش از سه دهه 
در  تمام  استاد  عنوان  به   (۲۰۱۱ تا   ۱۹۷۶)
دپارتمان مطالعات دینی فعالیت داشت. وی 
مسئولیت های پژوهشی و آموزشی متعددی 
را نیز به عنوان استاد و محقق مدعو در مراکز 
کانادا،  مک گیل  دانشگاه  همچون  معتبری 
دانشگاه  و  واترلو  دانشگاه  هارتفورد،  کالج 
نشان دهنده  که  است  داشته  عهده  بر  اردن 
علمی  محافل  در  او  تثبیت شده  جایگاه 

بین المللی است.۹
دانشگاهی،  کرسی های  از  فراتر  ساشادینا 
مشاور  قامت  در  سپتامبر،   ۱۱ وقایع  از  پس 

9. h�p://ij�hadnet.com/abdulaziz-sachedina.
10. h�ps://en.wikishia.net/view/Abdulaziz_Sachedina.
11. h�ps://muslimnews.co.uk/newspaper/a-bridge-between-worlds-professor-abdulaziz-sachedina-intellectual-voice-for-digni-
ty-and-dialogue.
12.Sachedina ,Abdulaziz .(1988) .The Just Ruler in Shi'ite Islam :The Comprehensive Authority of the Jurist in Imamite Jurispru-
dence .New York :Oxford University Press.
13.Sachedina ,Abdulaziz .(2006) .The Role of Islam in the Public Square :Guidance or Governance ?Amsterdam :Amsterdam 
University Press.
14. Sachedina, Abdulaziz. (2009). Islam and the Challenge of Human Rights. New York: Oxford University Press.
15. Sachedina, Abdulaziz. (2009). Islamic Biomedical Ethics: Principles and Application. New York: Oxford University Press.
16.Sachedina, Abdulaziz. (1978). “A Trea�se on the Occulta�on of the Twel�h Imāmite Imam,” Studia Islamica, no. 48: 109–124.
17.Amini ,Ibrahim .(2004) .Al-Imam Al-Mahdi :the Just leader of humanity. (A. Sachedina, Tran.). Qum: Ansariyan Publications.
۱۸. دیدگاه هایی که در ادامه م� آید بیشتر برگرفته از کتاب او (منج� گرایی اسلام�) است. لازم به ذکر است مقالات� نیز به نوشته آقای آیت الله� در نقد دیدگاه ساشادینا در موضوع 

مهدویت با توصیف زیر منتشر شده است.
۱. آیت الله�، محمدتق�. (۱۳۸۲). مروری نقادانه بر دو اثر پژوهش� دانشگاه� در غرب درباره مهدویت. انتظار موعود، جلد ۸-۹، شماره ۳، صص ۲۲۵–۲۳۶.

۲. ساشدینا، عبدالعزیز عبدالحسین . (۱۳۸۲).  امام مهدی (عج) منج�  اسلام  (۱). (سید محمدتق� آیت الله�، مترجم و ناقد)، انتظار موعود، جلد ۱۰، شماره ۳، صص ۹۹–۱۲۲.
۳. ساشدینا، عبدالعزیز عبدالحسین . (۱۳۸۳). امام مهدی (عج) منج� اسلام (۲). (سید محمدتق� آیت الله�، مترجم و ناقد)، انتظار موعود، جلد ۱۱-۱۲، شماره ۴، صص ۱۵۳–۱۹۶.
مناسب است گوشزد کنیم ساشادینا به نوع� از برخ� دیدگاه های خود در کتاب مذکور عقب نشین� کرده و از برخ� موارد نیز دفاع کرده است. برای اطلاعات بیشتر در این مورد، 

ن.ک: جندق�، بهروز (مترجم). (۱۳۸۵). مصاحبه با دکتر ساشادینا دفاع از کتاب مهدویت در اسلام. انتظار موعود، جلد ۱۸، شماره ۶، صص ۱۵۵–۱۷۰.

پنتاگون و ارتش آمریکا، تلاش کرد با تشریح 
آیت الله  نفوذ  و  نجف  مرجعیت  جایگاه 
و  غرب  نظامی  قوای  میان  پلی  سیستانی، 
مسیری  بزند؛  تشیع  جهان  پیچیدگی های 
که در سال ۲۰۰۴ به مشارکت راهبردی او در 

تدوین قانون اساسی عراق ختم شد.۱۰
دسامبر  سوم  در  سرانجام  ساشادینا 
سالگی   ۸۳ در   (۱۴۰۴ آذرماه   ۱۲)  ۲۰۲۵

درگذشت.۱۱
معرفی آثار و ب�ان نظ��ات در 

حوزه مهدویت
علمی  کارنامه  دارای  ساشادینا  عبدالعزیز 
او  ممتاز  جایگاه  بر  گواهی  که  است  پرباری 
نمونه  برای  می باشد؛  اسلامی  مطالعات  در 

می توان به آثار برجسته زیر اشاره کرد:
 منجی باوری اسلامی: ایده مهدی نزد 

شیعه دوازده امامی؛
 حاکم عادل در اسلام شیعی: اقتدار و 

مرجعیت فقیه نزد فقه امامیه۱۲؛
 نقش اسلام در حوزه عمومی: هدایت 

یا حکومت۱۳؛

 اسلام و چالش حقوق بشر۱۴؛
 اخلاق زیست پزشکی اسلامی: اصول 

و کاربرد۱۵.
اما مهدویت برجسته ترین موضوع در کارنامه 
دکتری  رساله  که  او  است.  ساشادینا  علمی 
با  بعدها  بود،  نگاشته  باره  این  در  را  خود 
بسط و ویرایش همان اثر، کتاب مشهور خود 
در زمینه مهدویت را منتشر کرد. او مقالاتی 
آنکه  بر  علاوه  دارد؛۱۶  موضوع  این  در  نیز  را 
کتاب دادگستر جهان نوشته مرحوم آیت الله 
ابراهیم امینی را نیز به انگلیسی ترجمه کرده 

است.۱۷
تحلیل و نقد نظرات ساشادینا

از دیدگاه های شاخص  به سه مورد  ادامه  در 
و  می پردازیم  مهدویت  موضوع  در  ساشادینا 

آنها را مختصراً تحلیل و نقد می کنیم.۱۸
علمای  توسط  غیبت  دو  نظ��ه  ابداع   .۱

شیعه
امام  غیبت  تقسیم  است  معتقد  ساشادینا 
بلندمدت  و  کوتاه  دوره  دو  به  (عج)  دوازدهم 
ابداعات  از  کبری)  غیبت  و  صغری  (غیبت 
است  مدعی  او  می باشد.  امامیه  فقیهان 
صدوق،  نعمانی،  -همچون  شیعه  علمای 
این  تأیید  برای  طوسی-  و  مفید  خزاز، 
به  یا  و  جعل  یا  را  احادیث  تقسیم بندی، 
گونه ای تفسیر کرده اند که خروجی آن همان 
نظریه مورد نظرشان مبنی بر وجود دو غیبت 

کوتاه و بلند باشد.
نقد

این دیدگاه عاری از صحت بوده و از دقت لازم 



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۱۰

برخوردار نیست؛ زیرا اعتقاد به دو غیبت پس از رحلت سفیر چهارم 
طولانی  روایی  سابقه  و  نیامده  وجود  به  قمری  هجری   ۳۲۹ سال  در 
دارد. علمای متقدم شیعه تنها کاری که کردند تطابق احادیث غیبت 
پیشگویی شده امام مهدی (عج) با دو دوره غیبت بود که در آن زمان 
واقع شده بود. به بیان دیگر از نقطه نظر تاریخی اخبار و روایات زیادی 
دارند،  درباره غیبت وجود  احادیثی که  دارد که نشان می دهد  وجود 
قبل از سال ۳۲۹ هجری یعنی آغاز غیبت کبری در میان امامیه رواج 
داشته و خوشبختانه کلینی که در دوران غیبت صغرا می زیسته نیز این 

احادیث را در کتاب کافی ذکر کرده است.
۲. عدم صلاحیت حسین بن �وح به عنوان وکیل سوم

ساشادینا بر این باور است که انتصاب حسین بن روح نوبختی به عنوان 
وکیل سوم، تحت نفوذ شخصیتی برجسته از نوبختیان به نام ابوسهل 
و  اسماعیل بن علی صورت گرفته و خود حسین بن روح در جایگاه 
مقامی نبوده است که شایسته منصب وکالت امام باشد و در آن زمان 

افراد شایسته تری در میان بودند که گزینه وکالت خاص امام باشند.
نقد

آنچه از منابع دینی استفاده میشود این است که شایستگی هایی که 
این جایگاه منصوب شود.  به  او  تا  باعث شد  بود  روح  بن  در حسین 
او در عین حال که جوان بود، اما شخصی زیرک و باهوش به حساب 
می آمد. به نقل شیخ طوسی، حسین بن روح در بین ده نفری بود که 
احتمال می رفت یکی از آنها به سفارت برسند و سفیر دوم، محمد بن 
عثمان عمری با استناد به دستور امام زمان (عج) حسین بن روح را به 

این مقام انتخاب کرد.۱۹
برخی ویژگی های خاص و ممتاز حسین بن روح در گزارش های تاریخی 
آن زمان منعکس شده است. به عنوان مثال وقتی از ابوسهل نوبختی 
سؤال شد که چرا به جای او، حسین بن روح به جایگاه سفارت رسید، 
که  آنچه  و  می دانند  بهتر  السلام ]  علیهم  ائمه  [یعنی  «ایشان  گفت: 
ایشان بپسندند [همان حق است]. من مردی هستم که با مخالفین 
[اهل سنت ] ملاقات می کنم و با آن ها مناظره و مجادله می کنم. اگر 
من وکیل و نایب حضرت می شدم و همچنان که ابو القاسم مکان ایشان 
را می داند از مکان امام خبر داشتم و در مقام مجادله، در جواب حجت 
و دلیلی معطل می ماندم. چه بسا در آن حالت مکان آن حضرت را به 
دیگران نشان می دادم؛ ولی ابو القاسم حسین بن روح اگر حجت خدا 

۱۹. شیخ طوس�، کتاب الغیبة، ص۳۷۰.
۲۰. همان، ص۳۹۱.

۲۱ . علامه مجلس�، بحار الانوار، ج۵۱، ص۲۹.
۲۲ . همان، ص۳۰.

در زیر لباسش باشد و او را با قیچی تکه تکه کنند، وی را به مردم نشان 
نمی دهد. »۲۰ کلام ابوسهل نوبختی بر صلاحیت و شایستگی حسین بن 

روح برای سفارت دلالت دارد.
۳. متأخر بودن به کارگی�ی عنوان مهدی برای امام دوازدهم

ساشادینا در کتاب خود مدعی شده کاربرد عنوان «مهدی» در زیارات 
برای امام دوازدهم (عج) بعد از سال ۲۹۰ هجری قمری بوده و پیشتر 

این عنوان توسط معصومین (ع) برای امام دوازدهم به کار نرفته است.
نقد

از نظر تاریخی در دیدگاه ساشادینا چند نکته وجود دارد که محل تأمل 
است. نخست اینکه با توجه به روایاتی که از امام باقر و امام جواد (ع) نقل 
شده، عنوان «قائم» برای همه ائمه ثابت بوده یعنی ایشان برای اقامه 
دین الهی قیام کرده اند.۲۱ همچنین لقب «مهدی» یعنی هدایت کننده 
به حق، به همه امامان (ع) داده شده است. با توجه به این مطلب، امام 
زمان (عج) نیز قائم و مهدی خواهد بود. علاوه بر این احادیثی در متون 
روایی شیعه وجود دارد که قائم (به معنای خاص) و مهدی منتظر را یک 
شخص (فرزند امام حسن عسکری (ع)) می دانند.۲۲ اینگونه روایات نیز 
شاهدی بر این است که امام دوازدهم (عج) به طور ویژه با این عناوین 
معرفی شده است. در کنار آن روایاتی وجود دارد که کلینی، مسعودی و 
صدوق نقل کرده اند که بر «مهدی» بودن امام زمان (عج) تأکید و دلالت 

دارد. 
صغری  غیبت  زمان  همان  از  که  گرفت  نتیجه  می توان  نکات  این  از 
البته  می دانستند.  مهدی  و  قائم  را  (عج)  زمان  امام  امامیه،  علمای 
امام  زندگی  دوره  از  متأخر  معمولاً  که  زیارتنامه هایی  است  طبیعی 
خاصی بودند، پس از آن دوره بیشتر رواج پیدا کنند و لذا به کارگیری 
این تعابیر در زیارتنامه های مربوط به امام عصر (عج) پس از آن دوره 

امری طبیعی است.
ن�یجه گی�ی

به  داشت  سعی  خود  حیات  دوران  در  ساشادینا  عبدالعزیز  پروفسور 
کند.  عمل  مدرن  جهان  و  اسلامی  سنت  بین  فکری  پل  یک  عنوان 
تلاش او برای تفسیر معقولانه و اخلاق  محور از مفاهیم اسلامی به ویژه 
در حوزه مهدویت و امامت و نیز ایجاد دیالوگ بین ادیان، جایگاه او را 
به عنوان یک چهره اثرگذار در مطالعات اسلامی معاصر به ویژه در غرب 
تثبیت کرده است. اگرچه رویکردهای او گاه با نقدهای روش شناختی 
و محتوایی از سوی عالمان شیعه مواجه شده؛ ولی نقش او در معرفی 
اندیشه شیعه به جهان آکادمیک غرب و پیشبرد بحث های میان فرهنگی 
در حوزه های مختلف از جمله حقوق بشر و اخلاق زیستی انکارناپذیر 
است. بیش از ۴۵ سال حضور او در غرب، باعث شد بسیاری محققان 
غربی دیدگاه شیعه در برخی موضوعات از جمله مهدویت را از دریچه 
نگاه او بنگرند؛ نگاهی که بعضاً با باورداشت عمومی شیعیان تفاوت ها 

و تعارض هایی دارد.



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱۱

در  عالی  آموزش  مرکز  بزرگ ترین  تل آویو۱،  دانشگاه   
قرار  تل آویو  شهر  شمال غربی  در  اشغالی  سرزمین های 
دارد. این دانشگاه امروزه بیش از ۳۰ هزار دانشجو را در 
مقاطع مختلف کارشناسی، کارشناسی ارشد و دکتری در خود جای 
داده است. ساختار آکادمیک دانشگاه شامل ۹ دانشکده، ۲۹ مدرسه 
تخصصی و ۹۸ دپارتمان آموزشی و پژوهشی است که طیفی گسترده از 
رشته ها در حوزه های علوم انسانی، علوم اجتماعی، حقوق، پزشکی، 

مهندسی، علوم پایه و هنر را پوشش می دهند.
این دانشگاه به طور رسمی در سال ۱۹۵۴ تأسیس و افتتاح شد؛ اما 
در حقیقت جرقه آغازین شکل گیری آن در سال ۱۹۳۰ توسط شهردار 
وقت تل آویو زده شد و دو مرکز آموزش عالی زیست شناسی و حقوق 
و اقتصاد -در دوره ی قیمومت بریتانیا بر اسرائیل- افتتاح شد. بعدها 
مؤسسه  به  زیست شناسی  عالی  آموزش  مرکز  وقتی   ۱۹۵۳ سال  در 
دانشگاهی علوم طبیعی، تحت رهبری پروفسور هاینریش مندلسون 
تبدیل شد، هسته اولیه و مستقل این دانشگاه به صورت رسمی افتتاح 
و  یهود  مطالعات  دانشگاهی  مؤسسه   ۱۹۵۴ سال  همان  در  گردید. 

1. Tel Aviv University.
2.h�ps//:english.tau.ac.il/tau_history.

کتابخانه دانشگاه نیز تأسیس شد و با اضافه شدن رشته های تحصیلی 
جدید، این دانشگاه به عنوان یک مرکز آکادمیک رسمی جای خود را 

در محافل علمی جهان بازکرد.۲
دانشگاه تل آویو اکنون نیز دارای چندین مؤسسه و گروه علمی است که 
در موضوعات اسلام پژوهی و شیعه پژوهی مشغول فعالیت هستند که در 

ادامه مهم ترین آن ها معرفی خواهد شد.

معرف� مراکز اسلام پژوه� و ایران پژوه� 
در اسرائیل (۳): دانشگاه تل آویو

زهیر دهقان� آران�

ویو
ل آ

ه ت
گا

ش
دان

ت 
اخ

 س
وع

شر
 و 

ن�
گ ز

کلن
از 

ی 
ویر

ص
ت



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۱۲

گ�وه مطالعات ع��ی و اسلامی دانشگده علوم انسانی۳
بخش های  از  یکی  تل آویو،  دانشگاه  اسلامی  و  عربی  مطالعات  گروه 
ارائه  به  که  است  دانشگاه  این  انسانی  علوم  دانشکده  برجسته 
آموزش های جامع در زمینه زبان، ادبیات و فرهنگ عربی و اسلامی 
می پردازد. این دپارتمان برنامه درسی خود را در دو مقطع کارشناسی 
و کارشناسی ارشد ارائه می دهد و اهداف خود را در این دوره ها ارائه 
دانش نظری و عملی در مورد زبان عربی کلاسیک و مدرن، آشنایی با 
فرهنگ عربی و اسلامی و ادبیات عربی در دوره ها و ژانرهای مختلف 
آنها، کسب مهارت های مستقل در تحلیل انتقادی متون ادبی، تاریخی 

و مذهبی بیان کرده است.
دپارتمان مطالعات عربی و اسلامی دانشگاه تل آویو علاوه بر برنامه های 
تحصیلی رسمی، دوره ها و کارگاه های تخصصی متعددی برگزار می کند 
ساختارهای  تحلیل  و  عربی  زبان شناسی  عمیق  آموزش  شامل  که 
و  فرهنگی  کارگاه های  همچنین  و  عربی،  زبان  معنایی  و  دستوری 
بین المللی برای ارتقاء گفت وگوهای بین دینی و تعامل فرهنگی است. 
از  میدانی  بازدیدهای  فیلم،  نمایش  مانند  فعالیت هایی  کارگاه ها  این 
مکان های مذهبی و برنامه های فرهنگی متنوع را به صورت رایگان ارائه 
می کنند و فرصتی مناسب برای گسترش دانش، مهارت های تحلیلی و 

درک متقابل فرهنگی دانشجویان فراهم می آورند.۴
 مرکز مطالعات ایرانی آلیانس۵

بر  که  است  رشته ای  میان  تحقیقاتی  مرکز  یک  ایران،  مطالعات  مرکز 
ارتقای دانش و درک ایران تمرکز دارد. این مرکز در نوامبر ۲۰۰۵ توسط 
دیوید مناشری به عنوان اولین مرکز در نوع خود در اسرائیل تأسیس و 

3.Department of Arabic and Islamic Studies.
4. h�ps//:humani�es.tau.ac.il/arabic.
5.Alliance Center for Iranian Studies.
6.h�ps//:en-humani�es.tau.ac.il/iranian/about.
7.David Alliance.
8. h�ps//:www.iranjewish.com/essay/Essay91_24_4.htm.

ایران (CIS) در دانشگاه تل  به عنوان مرکز مطالعات  در سال ۲۰۰۶ 
آویو به طور رسمی افتتاح شد و امروزه بزرگ ترین مرکز ایران شناسی در 
غرب آسیا/ خاورمیانه (خارج از ایران) است. مطابق توصیف این مرکز 
در صفحه معرفی خود، فعالیت های آن در قالب های تحقیقات نوآورانه، 
کنفرانس ها، محاوره ها و سخنرانی های محققان محلی و میهمان، بر 
جنبه های مختلف ایران شناسی از جمله تاریخ، جامعه و مذهب ایران و 

همچنین نقش آن در منطقه تمرکز دارد. 
این مرکز در فعالیت های مختلف خود تلاش می کند تا درک بهتری از 
فرآیندهای فرهنگی و تاریخی پیچیده ایران و یهودیان ایران به محققان، 
دانشجویان و عموم مردم ارائه دهد. برگزاری کنفرانس ها، چاپ مقالات 
و  علمی  مؤسسات  با  همکاری  و  آموزشی  دوره های  برگزاری  کتب،  و 
تحقیقاتی دیگر از جمله مهم ترین کارکردهای این مرکز به شمار می آید.۶
پشتیبانی گسترده و نقش مؤثر شخصی به نام دیوید (داوود) آلیانس۷

در شکل گیری و آغاز به کار این مؤسسه، چنان تأثیرگذار بود که به پاس 
عنوان  در  «آلیانس»  نام  او،  معنوی  و  مادی  حمایت های  از  قدردانی 
مرکز جای گرفت و به نمادی از تعهد و همراهی او با عرصه مطالعات 
آلیانس در سال ۱۹۳۲ در خانواده ای یهودی  ایرانی بدل شد. دیوید 
در شهر کاشان متولد شد. او در دوران نوجوانی به انگلستان مهاجرت 
کرد و به تدریج به یکی از بازرگانان موفق و تأثیرگذار تبدیل گشت تا آنجا 
که حتی از سوی دولت بریتانیا در سال ۱۹۸۹ به عنوان «لرد» و لقب 
اعیان  مجلس  عضویت  به  حتی  که  آلیانس  گردید.  ملقب  «شوالیه» 
انگلیس هم در آمده بود۸، در سراسر زندگی خود، همواره به خدمت به 
جامعه یهود و پشتیبانی از اسرائیل پایبند بود و نقش مهمی در انتقال 
و نجات یهودیان اتیوپیایی و اسکان آنان در اسرائیل ایفا کرد. سرانجام 
در  پیکرش  خود،  وصیت  بر  بنا  و  درگذشت   ۲۰۲۵ ژوئیه   ۱۸ در  وی 

تصویری از دیوید مناشری، دیوید آلیانس و عده ای دیگر در کنار موشه کاتسو رئیس جمهور وقت اسرائیل؛ نکته جالب اینه هرسه این افراد اصالت ایران� دارند!



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱۳

سرزمین های اشغالی به خاک سپرده شد.۹
هرچند بنیان گذاری اولیه این مرکز به همت دو شخصیت ایرانی تبار، 
تا   ۲۰۱۰ سال  از  اما  شد،  انجام  آلیانس  دیوید  لُرد  و  مناشری  دیوید 
قرار  اسرائیلی،  پژوهشگر  لیتواک،  مئیر  بر عهده  آن  ۲۰۱۹، مدیریت 
گرفت. پس از او، به مدت چهار سال، دکتر لیورا هندلمن-باور۱۰ عهده دار 
این سمت بود و از سال ۲۰۲۳ تاکنون، بار دیگر مئیر لیتواک به عنوان 

رئیس مرکز مطالعات ایرانی آلیانس منصوب شده است.
این مؤسسه با پشتیبانی محققان فعالی چون راز زیمت و دیگران سعی 
کرده تا به ریزترین مسائل مربوط به ایران ورود کند و آن ها را مورد تحلیل 
و بررسی قرار دهد. به عنوان نمونه IraniX نام یک نشریه منتشر شده 
توسط این مرکز است که بر موضوعات کمتر متداول در جامعه، فرهنگ 
و سیاست ایران تمرکز دارد؛ مسائلی که ممکن است تأثیری عمیق بر 

روندهای کلی جمهوری اسلامی داشته باشند.۱۱
و  می آید  شمار  به  آن  فعال  بخش های  از  نیز  مؤسسه  این  انتشارات 
از  است،  کرده  منتشر  را  کتاب ها  از  مجموعه ای  اخیر،  سال های  در 
و  جذب  چالش های  مهاجرت،  اسرائیل:  در  ایرانی  «یهودیان  جمله: 
یکپارچه سازی»۱۲، «ایران و اسرائیل، ۱۹۴۸ تا ۱۹۶۳: روابط دوجانبه 
در دوراهی محیط ژئوپولیتیک در حال تغییر»۱۳ و «ایران گذشته و امروز: 
پایبندی  بر  است  آثار، گواهی  این  انتشار  و سیاست»۱۴.  دین  جامعه، 
کامل این مؤسسه به اسرائیل و تأکید آن بر قرار گرفتن در مسیر خدمت 

به اهداف این کشور.

9. h�ps//:www7.dorim.com/en/nobility/lord-david-alliance ./h�ps//:en.wikipedia.org/wiki/David_Alliance_,Baron_Alliance
10.Liora Hendelman-Baavur
11.h�ps//:en-humani�es.tau.ac.il/acis.iranix.
12. Iranian Jews in Israel: Immigra�on, Challenges of Absorp�on and Integra�on (in Hebrew).
13. Iran and Israel, 1948-1963: Bilateral Rela�ons at a Crossroads in Changing Geopoli�cal Environment (in Hebrew).
14. Iran Then and Now: Society, Religion and Poli�cs (in Hebrew).
15.Moshe Dayan Center for Middle Eastern and African Studies.
16. h�ps://dayan.org/content/about-moshe-dayan-center-mdc.
17. Da'esh and the Vision of the Islamic State (in Hebrew).
18. Shapira, Shimon, and Merkaz Dayan. Hizballah : Between Iran and Lebanon. , Translated by Jacques Neriah, Moshe Dayan 
Center, Tel Aviv University, 2021.
19. Mueller, Chelsi. The Origins of the Arab-Iranian Conflict : Na�onalism and Sovereignty in the Gulf between the World Wars. 
Cambridge University Press, 2020.

مرکز مطالعات خاورمیانه و آف��قا موشه دایان۱۵
مرکز موشه دایان برای مطالعات خاورمیانه و آفریقا (MDC) که در سال 
گرفت،  قرار  تل آویو  دانشگاه  زیرمجموعه   ۱۹۶۶ از  و  تأسیس   ۱۹۵۹
نهادی پژوهشی، میان رشته ای و غیردولتی است که به مطالعه تحولات 
فرهنگی،  رویکردی  با  مرکز  این  آفریقا می پردازد.  و  معاصر خاورمیانه 
را اساس تحلیل های  از منطقه  و دینی، درک میدانی  تاریخی  زبانی، 
منطقه ای  مسائل  برای  واقعی  راه حل های  ارائه  بر  و  داده  قرار  خود 
علمی،  تحلیل های  انتشار  شامل  مرکز  این  فعالیت های  دارد.  تمرکز 
برگزاری رویدادها، حمایت از پژوهشگران، جذب دانشجویان و محققان 

بین المللی و ارائه بورس های تحصیلی است.۱۶
در  اسرائیل  جایگاه  تثبیت  و  تقویت  حفظ،  بر  مرکز  این  اصلی  تمرکز 
منطقه است و در همین راستا برنامه ها و ابتکارات متعددی را اجرا کرده 
است. از جمله می توان به «برنامه مطالعات یهودیان در سرزمین های 
خاورمیانه»،  و  اسرائیل  درباره  آموزشی  کارگاه های  «برگزاری  عربی»، 
تخصصی  «سمینارهای  همچنین  و  یهودی–عربی»  همکاری  «برنامه 
پیرامون مسائل روز اسرائیل، از جمله رویداد ۷ اکتبر»، اشاره کرد که 

هر یک بخشی از فعالیت های گسترده این مرکز را تشکیل می دهند.
توسط  منتشرشده  کتاب های  موضوعات  و  عناوین  دیگر،  سوی  از 
پژوهشگران این مرکز نیز عمدتاً با هدف تقویت و تحکیم جایگاه اسرائیل 
در عرصه منطقه ای و بین المللی تدوین و انتخاب شده اند. برای نمونه 
اسلامی»۱۷،  دولت  چشم انداز  و  «داعش  همچون  آثاری  به  می توان 
«حزب الله: میان ایران و لبنان»۱۸، «ریشه های درگیری اعراب و ایران»۱۹، 

برخ� کتب عبری مراکز وابسته به دانشگاه تل آویوبرخ� کتب عبری مراکز وابسته به دانشگاه تل آویوبرخ� کتب عبری مراکز وابسته به دانشگاه تل آویوبرخ� کتب عبری مراکز وابسته به دانشگاه تل آویوبرخ� کتب عبری مراکز وابسته به دانشگاه تل آویو



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۱۴

«زمین ها و دهقانان: از روایت های نظری تا تاریخ فلسطین»۲۰، «تفکر 
اسلامی: بررسی گفتمان معاصر مسلمانان»۲۱ و «هزارتوی خاورمیانه: 
اسرائیل، اعراب و منطقه (۱۹۴۸–۲۰۲۲)»۲۲ اشاره کرد که هر یک از 
اسرائیل  جایگاه  بر  تأکید  با  منطقه  مسائل  تحلیل  به  مختلف  زوایای 

می پردازند.
از جمله چهره های شاخص این مرکز می توان به پروفسور برنارد لوئیس 
اشاره کرد؛ شخصیتی که از مهم ترین و تأثیرگذارترین افراد در پیشبرد 
اهداف این مرکز به شمار می رود. در بزرگداشت و قدردانی از جایگاه 
علمی و فکری او، یکی از برنامه های مرکز با عنوان «برنامه لوئیس برای 

مطالعات پیشرفته خاورمیانه»۲۳ نام گذاری شده است.
متولد  یهودی  لندن، در خانواده ای  در  را که در ۱۹۱۶  لوئیس  برنارد 

20. Lands and Peasants - From Theore�cal Narra�ves to Pales�nian History (in Hebrew).
21. Thinking Islamic - Reviewing the Contemporary Muslim Discourse (in Hebrew).
22. Rabinovich, Itamar. Middle Eastern Maze : Israel, the Arabs, and the Region, 1948-2022. [New Edi�on], Brookings Ins�tu�on 
Press, 2023.
23. Lewis Program for Advanced Middle Eastern Studies.

راهبردی  اهداف  با  هم راستا  علمیِ  چهره های  از  یکی  می توان  شد، 
و  ایدئولوژیک  رویکردی  با  او  دانست.  اسرائیل  رژیم  و  صهیونیسم 
بر سوگیری های  مبتنی  باطن  در  اما  به ظاهر علمی  که  تحلیل هایی 
و  امنیتی  نگاه  تئوریزه کردن  در  مهمی  نقش  بود،  دینی  و  سیاسی 
تجزیه گرایانه نسبت به جهان اسلام ایفا کرد. آثار و دیدگاه های او، که 
غرب محور  گفتمان  تقویت  و  اسلامی  تمدن  مهار  ضرورت  بر  همواره 
خاورمیانه ای  سیاست های  خدمت  در  مستقیم  به طور  داشت،  تأکید 
اسرائیل و متحدان غربی آن قرار گرفت و مبنایی نظری برای پروژه هایی 
دولت های  «تجزیه  و  «اسلام هراسی»  دشمن»،  «شناخت  چون 

اسلامی» فراهم آورد.

برخ� کتب انگلیس� مراکز وابسته به دانشگاه تل آویو 

 پروفسور برنارد لوئیس در میان دیگر اساتید دانشگاه تل آویو 

برخ� کتب انگلیس� مراکز وابسته به دانشگاه تل آویو برخ� کتب انگلیس� مراکز وابسته به دانشگاه تل آویو برخ� کتب انگلیس� مراکز وابسته به دانشگاه تل آویو 



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱۵

ع برای بقاء، هدف نهایی خانواده آخرالزمانی هالیوودی تنا�
معنا  و  هویت  انسان  زندگی  به  که  مؤلفه ای  اساسی ترین  بی شک، 
مسئله  می کند،  سامان دهی  را  او  زیست  مختلف  شئون  و  می بخشد 
هدف گذاری است. هدف در زندگی انسان همچون یک نقطه کانونی، 
به  و  ترسیم می کند  را  زندگی  استراتژی های  و  برنامه ها  تمامِ خطوط، 

تلاش های روزمره جهت می دهد. 
مشاهده و تحلیل بسیاری از فیلم ها و سریال های آخرالزمانی هالیوود 

1.A Quiet Place.(2018) 
2. The Road.(2009) 

و  فیزیکی  ادامه حیات  تنها  نهایی خانواده  مشخص می سازد، هدف 
زنده ماندن است. خانواده هایی که در میان بحران های آخرالزمانی و 
پسا آخرالزمانی گرفتار شده اند، تنها یک هدف دارند و آن هم تلاش 
برای بقاء فیزیکی است. برای نمونه، در قسمت نخست فیلم «یک مکان 
آرام» (یا یک مکان ساکت)۱ پدر خانواده مهم ترین قاعده زندگی را روی 
تخته ای بزرگ یادداشت کرده است: «زنده بمان». و یا در فیلم «جاده»۲

تمام تلاش پدر خانواده به همراه تنها پسر خود تلاش برای طی نمودن 

خانواده در آخرالزمان؛ 
قربان� ترس یا کانون امید؟

تحلیل� مختصر از خانواده آخرالزمان� هالیوودی
مسعود زائری

در جهان امروز، سینما دیگر صرفاً یک ابزار سرگرمی نیست؛ بلکه ویترین تمدنی است که با تکیه بر جادوی 
تصویر، عمیق ترین باورهای بشری را بازتعریف می کند. یکی از پرکشش ترین عرصه های تجلی این بازتعریف، 
سینمای آخرالزمانی است. جایی که هالیوود با استفاده از سناریوهای فاجعه بار، دست بر روی بنیادی ترین نهاد 
بشری یعنی خانواده می گذارد. اما سؤال اینجاست: خانواده ای که هالیوود در ویرانه های پس از فاجعه ترسیم 
می کند، حامل چه پیامی است و چه تفاوتی با الگوی والای خانواده مهدوی دارد؟ بر همین اساس در ادامه سعی 
می گردد در مرحله نخست به معرفی شاخصه های خانواده در سینمای آخرالزمانی غرب، و در مرحله بعد به 

مقایسه تطبیقی آن با خانواده منتظر تراز مهدوی پرداخته شود. 



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۱۶

مسیری است که به ادامه حیات ختم شود. آن ها در جاده ای حرکت 
می کنند که مقصد مشخصی ندارد و تنها مقصد خانواده در این فیلم، 

تلاش برای زنده ماندن است 
آخرالزمانی  خانواده  در  بحران  راه حل  تنها  افراطی  انسان گرایی 

هالیوود
از دیگر شاخصه های بنیادینی که در خانواده های آخرالزمانی سینمای 
غرب به تصویر کشیده می شود، حذف عامدانه خداوند و فقدان هرگونه 
فضای  این  در  است.  الهی  نجات بخشی  به  امید  یا  معنوی  تکیه گاه 
یأس آلود، خانواده ها در مواجهه با خطرات و بحران های سهمگین، هیچ 
نگاهی به منجی آسمانی و یا حتی امدادهای غیبی خداوند ندارند و 
تمام امیدشان بر توانمندی و ظرفیت های محدود بشری تقلیل می یابد. 
گویی در نگاه خانواده آخرالزمانی هالیوود، خدا یا مرده و یا جهان را به 

حال خود رها کرده است.
به عنوان مثال در فیلم «جعبه پرنده»۳ تمام اتکاء خانواده بر اقدامات 
فیزیکی و قوانین سخت گیرانه ای است که مادر خانواده برای فرزندان 

3. Bird Box.(2018) 
4. The100(2014-2020) 

خود وضع کرده و در هیچ سکانسی نشانی از دعا یا استمداد از نیروهای 
الهی برای عبور از حوادث سهمگین و پر خطر مانند عبور از رودخانه 
متلاطم با چشمان بسته دیده نمی شود. این رویکرد در فیلم «یک مکان 

آرام» نیز به خوبی قابل مشاهده است.

خشونت، الگویی تعاملی خانواده آخرالزمانی هالیوود
محدودیت های  وجود  هالیوود،  آخرالزمانی  محصولات  از  بسیاری  در 
جوامع  در  متعدد  خطرات  نیز  و  غذایی  منابع  کمبود  مانند  شدید 
آخرالزمانی و پساآخرالزمانی، باعث می شود خانواده ها به هیچ کس جز 
خود اعتماد نکنند. در چنین جهانی، بقای خانواده مهم ترین اولویت 
افراطی سوق می دهد؛  رفتارهای  به سوی  را  آن ها  امر  و همین  است 
اعمال  مرتکب  گاه  اعضای خانواده،  و  برای حفظ خود  که  به گونه ای 

خشونت آمیز، از جمله قتل دیگران نیز می شوند.
نمونه بارز این رویکرد در سریال«۱۰۰»۴ مشهود است؛ آنجا که شورای 
عامدانه سیستم حیاتی  اکسیژن،  بحران کمبود  مدیریت  برای  حاکم 



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱۷

افرادی از ساکنان بی گناه را قطع می کند. در این منطق بی رحمانه، 
جان دیگران تنها ابزاری مصرفی تلقی می شود که باید فدای تضمین 
بقاء و رفاه نخبگان و اکثریت باقی مانده گردد. به عنوان نمونه دیگر، 
برای  دخترش  و  مادر  از  اعم  خانواده  ای  بکش»۵  «نفس  فیلم  در 
مدیریت منابع محدود حیاتی، عامدانه در را به روی پناهجویان بی گناه 
می بندند؛ اقدامی که نشان می دهد در این منطقِ بقاء، «دیگری» نه 
یک دشمن، بلکه رقیبی مزاحم برای سهمیه اکسیژن و غذای فرزندان 

تلقی می شود که باید در مسلخ انحصارطلبی خانوادگی قربانی گردد.
سایه سنگین ترس، اتمسفر �وانی خانواده آخرالزمانی هالیوود

ترسیم  جهانی  در  هالیوود  آخرالزمانی  تولیدات  اغلب  در  خانواده ها 
می شوند که ترس، اضطراب و ناامنی بر همه ابعاد زندگی آن ها حاکم 
است و امید به آینده ای روشن در آن رنگ می بازد. حکومت های مستبد 
با  انسان ها  و دشمنی  منابع  کنترل گر، خشونت ساختاری، کمبود  و 
در حالت  آن خانواده ها همواره  در  که  ایجاد می کند  یکدیگر فضایی 
خانواده  «دیدن»۶،  سریال  در  می برند.  به سر  دائمی  نگرانی  و  دفاعی 
مرکزی و قبیله آنان مدام در بیم حمله قبایل رقیب و تهدیدهای محیطی 
زندگی می کنند و هر تصمیم آنان همراه با هراس از درگیری و نابودی 
یک  سنگین  سایه  زیر  خانواده  نیز  (مستعمره)۷  «کلونی»  در  است. 
حکومت اشغال گر و سرکوب گر قرار دارد و هر لحظه ممکن است به دلیل 
هم  از  انسجامش  و  امنیت  حاکمان،  سوءظن  یا  سخت گیرانه  قوانین 
بپاشد. حاصل این شرایط آن است که در جهان آخرالزمانی هالیوود، 
زندگی خانوادگی نه بر امید و آرامش، بلکه بر ترس، تردید و اضطراب 

مداوم بنا شده است.

5.Breathe.(2017) 
6. See.(2019) 
7.The Colony.(2013) 

۸ . سوره انفال، آیه ۱۷.

مدل جایگ��ن اسلامی چیست؟
در تقابل با الگوی ماتریالیستی و نهیلیستی هالیوود که بقاء را یگانه 
هدف مقدس و انسان را تنها منجی خود می پندارد، خانواده مهدوی 
منظومه  این  در  می چرخد.  الهی  توکل  و  ظهور  زمینه سازی  مدار  بر 
فکری، زندگی نه یک تقلای کور برای زنده ماندن فیزیکی، بلکه فرصتی 
استراتژیک برای نصرت ولیّ خداست؛ جایی که اعضای خانواده خود 
را سربازان خط مقدم نبردی جهانی می دانند و حیات جسمانی را تا 
زمانی ارج می نهند که در خدمت آرمان الهی باشد. برخلاف اومانیسم 
یأس آلود غربی که با حذف خدا، انسان را در بن بست های مادی رها 
می کند، خانواده مهدوی ضمن تلاش حداکثری، نتیجه را به اراده الهی 
رَمَیْتَ»۸، محدودیت های  إِذْ  رَمَیْتَ  باور عمیق به «وَما  با  و  گره می زند 

بشری را با افق گشایش و نصرت الهی جبران می کند.
میان  عمیقی  شکاف  نیز  روانی  اتمسفر  و  اجتماعی  اخلاق  منظر  از 
در  در حالی که خانواده هالیوودی  دارد.  زندگی وجود  این دو سبک 
منابع  غارت  برای  رقیبانی  را  دیگران  خشونت،  و  ترس  سنگین  سایه 
محدود می بیند و برای حفظ خود حصار می کشد، خانواده مهدوی بر 
پایه مواسات و امید فعال بنا شده است. در این تفکر، دیگران نه یک 
تهدید، بلکه برادرانی ایمانی هستند که باید در داشته ها شریک شوند. 
در نهایت، اضطراب کشنده پایان دنیا جای خود را به آرامش ناشی از 
انتظار فرج می دهد؛ امیدی سازنده که به خانواده اطمینان می دهد 
پایان تاریخ، نه تباهی و سیاهی، بلکه طلوع عدالت و کرامت انسانی 

خواهد بود.



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

۱۸

تحلیل محتوایی و ویژ�ی های مشترک
اخیر  دهه  دو  یکی  در  ویژه  به  که  ایرانی۱  فیلم های  مجموعه  به  وقتی 
به مجموعه ای  اقبال جشنواره های غربی قرار گرفته می نگریم،  مورد 
از ویژگی های مشترک می رسیم که در غالب آنها آشکار و هویداست. 
جلوه  مذکور  فیلم های  در  خاص  طور  به  که  ویژگی ها  این  از  برخی 

بیشتری دارند، عبارت است از:
۱. �وایت سا�ی تقابلی و کلیشه پردا�ی فاسد

معمول فیلم های نامبرده شده در چارچوبی کاملاً ایدئولوژیک و دوگانه 
حرکت می کنند که در آن یک فرد آزاده در برابر یک نظام تمام خواه و 
یکدست قرار می گیرد. در فیلم «شاهد»، یک معلم رقص بازنشسته در 
کند.  را می خواهد مخفی  زن  قتل یک  که  برابر سیستمی می ایستد 
«لولیتا خوانی در تهران» بر پایه روایتی یک سویه از تحولات ایران، استاد 
دانشگاهی را نشان می دهد که در تقابل با حکومت است. «هفت روز» 
و «دانه انجیر معابد» نیز به ترتیب یک فعال حقوق بشر و یک قاضی را 

۱ . منظور ما از فیلم های ایران� در اینجا تولیدات� است که یا به زبان فارس� تولید شده و یا در مورد ایران تولید شده اند و معمولاً از تعدادی بازیگر ایران� نیز در آنها
بهره برده اند. طبیع� است تعدادی از اینگونه فیلم ها در خارج از ایران ساخته و برخ� نیز بدون مجوزهای رسم� و به طور مخفیانه در داخل ایران تولید شده اند.

در همین الگو جای می دهند. چنین الگویی ذهنیت از پیش ساخته 
مخاطب غربی درباره «شرق استبدادی» را تأیید و تغذیه می کند؛ بدون 

آنکه هیچ تلاشی برای درک واقعیت های حقیقی آن کند.
۲. استفاده ابزا�ی و تقلیل گرا از مفهوم �ن 

یکی از مشترکات بارز این آثار تمرکز وسواس گونه بر شخصیت زن به 
عنوان محور اصلی روایت برای حمله به کلیت نظام سیاسی و فرهنگی 
ایران اسلامی است. در «شاهد» شخصیت ترلان نماد مبارزه با فرهنگ 
،زندگی  «زن  به شعار  را  فیلم صراحتاً خود  و  قلمداد می شود  سکوت 
سیاسی  زندانی  یک  سرگذشت  نیز  روز»  .«هفت  می زند  گره  آزادی» 
زن را روایت می کند. این نگاه دستاوردهای عظیم عینی و متنوع زنان 
ایرانی در چهار دهه گذشته در عرصه های اجتماعی، علمی، سیاسی و 
اقتصادی را حذف می کند و تنوع موقعیت و آرای آنان را به یک کلیشه 
تقلیل می دهد؛ یک قربانی منفعل یا اسطوره مقاومتی که تنها با طرد 

کامل از جامعه ایرانی و ارزش های آن به آزادی می ر سد.

فرش قرمزی برای دروغ؛ کالبدشکاف� سینمای 
جشنواره پسند ضد ایران�

خانم اسلام�

در سال های اخیر موجی از تولیدات سینمایی با موضوع ایران، در داخل و خارج از مرزهای کشور و عمدتاً با 
حمایت نهادهای غربی ساخته شده اند که ادعا می کنند روایتگر واقعیت های جامعه ایران هستند؛ آثاری مانند 
«شاهد» (۲۰۲۴)، «لولیتا خوانی در تهران» (۲۰۲۳)، «هفت روز» (۲۰۲۴) و «دانه انجیر معابد» (۲۰۲۴) در زمره 
این تولیدات قرار می گیرند. این فیلم ها را نمی توان صرفاً فعالیت های هنری مستقل دانست؛ بلکه باید آن ها را به 
عنوان ابزارهایی در جنگ نرم علیه جمهوری اسلامی ایران تحلیل کرد که در یک صنعت روایت سازی مغرضانه 
با پشتوانه گفتمان مسلط غرب شکل می گیرند. در ادامه بنا داریم با رویکردی تحلیلی انتقادی به بررسی نقاط 

مشترک ساختاری و جهت گیری های ایدئولوژیک و اهداف سیاسی پنهان در پشت پرده این آثار بپردازیم.



۱۴
۰۴

ن 
ستا

 زم
 |  

تم
س

 بی
اره

شم

۱۹

۳. تقدس زدایی و عرفی سا�ی اجبا�ی
دادن  نشان  برای  تلاش  دیگر،  مشترک  خط  یک 
است.  زندگی-شادی  با  مذهب-سنت  تقابل 
عنوان  به  نه  فیلم ها  این  در  مذهبی  نمادهای 
بخشی از فرهنگ مردم، بلکه به عنوان ابزار سرکوب 
مثل  مقابل، عناصری  در  داده می شوند.  نمایش 
عنوان  به  آزاد  پوشش  یا  غربی،  موسیقی  رقص، 
می شوند.  برجسته  انسانیت  و  رهایی  نمادهای 
تهران»،  در  «لولیتاخوانی  فیلم  در  نمونه،  برای 
لحظاتی که شخصیت ها با ادبیات کلاسیک غرب 
موسیقی  و  گرم  نورپردازی  با  می شوند،  مواجه 
متفاوتی همراه است که حس زنده بودن را تداعی 
معابد»  انجیر  «دانه  فیلم  در  مقابل  در  می کند. 
تقیّدات ایدئولوژیک و مذهبی پدر خانواده نه تنها 
بلکه  نیست،  خانواده  کانون  گرمی  و  قوام  باعث 
به عامل اصلی سلب آرامش و در نهایت خشونت 
علیه دختران تبدیل می شود. در این روایت ها، هر 
رفتار شاد، مدرن یا حتی روزمره از سوی فرزندان، 

تا  می شود  تفسیر  مقدسات  علیه  طغیان  و  دهن کجی  یک  عنوان  به 
مخاطب ناخودآگاه بپذیرد که میان دین داری و زندگی نرمال و شاد، 

هیچ نقطه اشتراکی وجود ندارد.
نگاه  برای  تصویر  مهندسی  جشنواره پسند:  ��بایی شناسی   .۴

خیره غرب
آنچه تحت عنوان زیبایی شناسی جشنواره پسند شناخته می شود، در 
از کدهای بصری و روایی است که فیلم سازان برای  واقع مجموعه ای 
همسو شدن با پیش فرض های ذهنی داوران جشنواره های غربی مانند 
کن، برلین و ونیز به کار می گیرند. در این آثار، ایران نه آنگونه که هست، 
به عنوان  بازنمایی می شود.  ببیند،  آنگونه که غرب دوست دارد  بلکه 
مثال در این فیلم ها، زیبایی شناسی بصری بر پایه زشتی بنا شده است. 
دوربین معمولاً روی دست و لرزان است تا حس اضطراب و ناامنی را القا 
کند. نورپردازی ها اغلب کم مایه، رنگ ها مرده و سرد و لوکیشن ها کثیف 

و فرسوده است.
خاکستری،  طیف های  ایران،  جامعه  پیچیدگی های  فیلم ها  این  در 
مذهبی های روشنفکر، یا سکولارهای سنتی حذف می شوند و همه چیز 
برابر  در  هیولا  حاکمیتِ  می یابد:  تقلیل  کاریکاتوری  دوگانه  یک  به 
مردمی مظلوم و گرفتار دست حاکمیت. همچنین شخصیت ها به جای 
گفتگوی طبیعی، با یکدیگر اطلاعیه رد و بدل می کنند. دیالوگ ها به 
گونه ای نوشته شده اند که حاوی اطلاعات سیاسی برای مخاطب ناآگاه 

غربی باشند و نه صحبت های روزمره دو ایرانی.
***

در نهایت، باید گفت که تولید چنین آثاری نه یک ضرورت هنری، بلکه 
غرب  فرهنگی  و  سیاسی  لابی های  سوی  از  مهندسی شده  پروژه ای 

2.Truffaut ,François" .A Certain Tendency of the French Cinema ".In Cahiers du Cinéma ,the1950 s :Neo-Realism ,Hollywood,
New Wave, edited by Jim Hillier, 63-78. Cambridge: Harvard University Press, 1985.

اسلامی  حکومت  و  ایران  از  کینه توزانه  و  مخدوش  تصویری  تا  است 
آنکه  از  فیلم ها بیش  این  تزریق کنند.  افکار عمومی جهان  به  شیعی 
و  سیاسی  سفارش  پیوند  محصول  باشند،  سینمایی  نبوغ  از  برآمده 
حمایت مالی نهادهای ضدایرانی هستند؛ به همین سبب، علی رغم 
نگاه  و در  بوده  ماندگاری هنری  فاقد  پرزرق وبرق جشنواره ای،  جوایز 
در  می شوند.  محسوب  شعارزده  و  کم ارزش  آثاری  منصف،  منتقدان 
که  فرمولی  شده اند؛  جشنواره ای  فرمول  قربانی  فیلم ها  این  واقع، 
کیفیت فنی و عمق دراماتیک را فدای خوش آمد سیاسی داوران غربی 
می کند. چنان که فرانسوا تروفو، فیلم ساز و منتقد نامدار فرانسوی، در 
نقد سینمایی که صرفاً برای جلب نظر جشنواره ها ساخته می شود و 
نه برای بیان حقیقت هنری، معتقد بود: «فیلم هایی که تنها با هدف 
عمر  می شوند،  ساخته  اجتماعی  یا  سیاسی  مصلحت های  خوشایند 
کوتاهی دارند و به سرعت به اسناد تبلیغاتی بی خاصیت بدل می گردند؛ 
چرا که هنر واقعی نباید از ایدئولوژی های گذرای زمانه فرمان بگیرد.»۲

بنابراین، آثار مذکور را نه فیلم های هنری و جزئی از سینما، بلکه باید 
بیانیه هایی تصویری دانست که هرگز نمی توانند حقیقت جامعه ایران و 

حکومت اسلامی آن را نمایندگی کنند.

منابع:
h�ps://coipi-fa.org/1997
h�ps://phoenixjournal.org/film-review-seven-days
h�ps://www.radiofarda.com/a/seven-days-film-ali-samadi-
director-asayesh/33118556.html
h�ps://en.wikipedia.org/wiki/The_Witness_(2024_film)
h�ps://jinhaagency1.com/fa/rwzanh/fylm-lwlytakhwany-dr-
thran-dr-jshnwarh-kn-38036
h�ps://www.radiozamaneh.com/856565
h�ps://filmitalia.org/en/film/156607



ی 
رای

ن گ
زما

رال
آخ

ت و 
دوی

مه
زه 

حو
در 

ب 
غر

ت 
رکا

تح
 �

رس
بر

شماره های پیشین مجله رصد را م� توانید در آدرس زیر دنبال کنید:۲۰

eitaa.com/westandmahdism2


